
Propostas didáticas para o
ensino de Literaturas Indígenas
na Educação Básica

Tatiana Santos Oliveira 
Lilian Castelo Branco de Lima 

ECOS DE

ANCESTRALIDADE

Ilustrações com os recursos de Canva.com



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ECOS DE ANCESTRALIDADE 

Propostas didáticas para o ensino de Literaturas Indígenas na Educação Básica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025 



 

 

 
 
 

Tatiana Santos Oliveira 
Lilian Castelo Branco de Lima 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ECOS DE ANCESTRALIDADE 

Propostas didáticas para o ensino de Literaturas Indígenas na Educação Básica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025



 

 
 

SUMÁRIO 
 

APRESENTAÇÃO .................................................................................................................... 4 

CAMINHOS PARA O LETRAMENTO LITERÁRIO .................................................. 5 

Apresentação da autora .............................................................................................................. 11 

Apresentação das obras .............................................................................................................. 12 

PROPOSTAS DIDÁTICAS PARA O ENSINO DE LITERATURAS 

INDÍGENAS NA EDUCAÇÃO BÁSICA ......................................................................... 13 

O povo Kambeba: uma sequência didática para o Ensino Fundamental ............................ 13 

Proposta de Atividades ............................................................................................................... 25 

Kumiça Jenó: uma sequência didática para o Ensino Médio ................................................. 28 

Proposta de Atividades ............................................................................................................... 38 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 41 

REFERÊNCIAS  ...................................................................................................................... 43 

SOBRE AS AUTORAS  .......................................................................................................... 46 

 

 

 

 

 

 

  

  

 

 

 

 

  

 



 

4 
 

APRESENTAÇÃO 

 

A literatura constitui um dos principais instrumentos para a formação de sujeitos 

críticos e conscientes de suas identidades e diversidade cultural. No contexto da Educação 

Básica, a Literatura Indígena torna-se uma ferramenta essencial para promover o 

letramento literário, a valorização das narrativas originárias e o enfrentamento da 

hegemonia eurocêntrica que historicamente predominou no ensino de literatura. 

A dissertação, intitulada “Ecos de ancestralidade: a produção literária de Márcia 

Wayna Kambeba e o letramento em literaturas indígenas na Educação Básica”, foi 

desenvolvida por Tatiana Santos Oliveira, sob orientação da Profa. Dra. Lilian Castelo 

Branco de Lima. Este material didático, concebido como uma Produção Técnico-

Tecnológica (PTT), é resultado dessa pesquisa, realizada no âmbito do Mestrado 

Profissional em Letras da Universidade Estadual da Região Tocantina do Maranhão 

(UEMASUL), vinculada à linha de pesquisa “Literatura, Diálogos e Saberes” do Programa 

de Pós-Graduação Stricto Sensu em Letras (PPGLe), com fomento da Fundação de Amparo 

à Pesquisa e Desenvolvimento Científico e Tecnológico do Maranhão (FAPEMA). 

O presente material tem como objetivo principal a apresentação de sequências 

didáticas voltadas para o ensino das Literaturas Indígenas em sala de aula, tomando como 

base as obras Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da Floresta (2021) e O Povo Kambeba e a 

Gota D'Água (2022b), de Márcia Wayna Kambeba. As atividades propostas foram 

elaboradas de modo a incentivar a reflexão crítica, a valorização das ancestralidades e o 

diálogo entre diferentes saberes. Além disso, busca-se promover o letramento literário por 

meio do estudo de obras literárias indígenas, valorizar a cultura e a ancestralidade dos povos 

originários, com ênfase na história e tradições, especificamente do povo Kambeba, e 

desenvolver estratégias pedagógicas para o Ensino Fundamental II e o Ensino Médio que 

dialoguem com a realidade dos estudantes. 

Alinhado às diretrizes da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) (Brasil, 2018) e 

do Documento Curricular do Território Maranhense (DCTMA) (Maranhão, 2019/2022), 

este material reforça a necessidade de uma educação inclusiva, intercultural e conectada às 



 

5 
 

diversas manifestações linguísticas e culturais presentes na sociedade brasileira. Por meio 

dessa abordagem, busca-se a ampliação do repertório literário dos estudantes, bem como a 

desconstrução de estereótipos historicamente arraigados em relação aos povos indígenas. 

Nesse sentido, esta PTT também contribui para a formação crítica dos discentes, 

incentivando reflexões sobre identidade, meio ambiente e diversidade cultural. 

Dessa forma, ao propor este material, almeja-se não apenas fornecer subsídios para 

a prática docente, mas também contribuir para a construção de uma educação literária que 

reconheça e valorize a diversidade de vozes e saberes que compõem o tecido identitário e 

cultural brasileiro. 

 

CAMINHOS PARA O LETRAMENTO LITERÁRIO 

 

O ensino das literaturas indígenas no contexto escolar é essencial para a ampliação 

do repertório cultural e para a valorização da diversidade étnico-racial, conforme 

preconizado pela Base Nacional Comum Curricular (BNCC) (Brasil, 2018) e pelo 

Documento Curricular do Território Maranhense (DCTMA) (Maranhão, 2019/2022), em 

atendimento à Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Essa legislação determina que “nos 

estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, torne-se 

obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena” (Brasil, 2008, p. 1), 

buscando garantir um ensino que reconheça a diversidade cultural e desconstrua a visão 

eurocêntrica ainda dominante nas escolas. 

Nesse contexto, é fundamental esclarecer aos estudantes e educadores a diferença 

entre os termos “índio” e “indígena”, uma vez que o uso inadequado desses termos pode 

reforçar estereótipos, visões equivocadas e práticas discriminatórias. Daniel Munduruku 

(2017), discute essa questão e explica que o termo “índio” é uma invenção colonial, surgida 

de um erro geográfico cometido pelos portugueses ao acreditarem que haviam chegado às 

Índias. Esse equívoco resultou na criação de uma categoria generalizante, que nega as 

especificidades culturais, linguísticas e sociais dos diferentes povos originários do território 

brasileiro. 



 

6 
 

Conforme destaca Munduruku (2017, p. 15), “essa alcunha – para usar uma palavra 

erudita – trazia embutidos imagens e significados que nem sempre dignificavam aqueles a 

quem ela desejava nomear”. Isso porque o termo “índio” não está associado a uma 

identidade real, mas a um estereótipo construído pela ótica colonial, que desumaniza e 

simplifica a diversidade dos povos originários. Segundo o autor, “o uso indevido da palavra 

“índio” acabou desqualificando culturas inteiras, desde o século XVI” (Munduruku, 2017, 

p. 23). 

Além disso, o termo carrega uma série de imagens cristalizadas que não 

correspondem à realidade, como a ideia de que “índio de verdade mora na floresta, carrega 

arco e flecha, caça, pesca e planta mandioca” (Munduruku, 2017, p. 28). Essa visão reforça 

o exotismo, a marginalização e o apagamento das múltiplas formas de existência, resistência 

e protagonismo dos povos indígenas na contemporaneidade. 

Por isso, Munduruku (2017, p. 18) faz um chamado à reflexão e à mudança de 

postura: 

 

De hoje em diante que fique combinado que não haverá mais “índio” no Brasil. 
Fica acertado que os chamaremos “indígenas”, que significa “nativo”, “originário 
de algum lugar”. Certo? Bem, mas calma lá! Alguém me soprou uma questão: 
“Mas índio e indígena não são a mesma coisa?”. Pois é... não, não são! Digam o 
que disserem, mas ser um indígena é pertencer a um povo X. Ser “índio” é 
pertencer a quê? É trazer consigo todos os adjetivos não apreciados por qualquer 
ser humano. É uma palavra preconceituosa, racista, colonialista, etnocêntrica, 
eurocêntrica. 

 

Assim, a utilização do termo “indígena” é mais adequada, pois reconhece as pessoas 

como pertencentes a povos originários, com identidades próprias, línguas, histórias, 

cosmologias, territórios e modos de vida específicos. Como reforça o autor, “precisamos, 

amigos e amigas, nos libertar desse conceito que desvaloriza a nossa diversidade. 

Precisamos entender que não existem índios no Brasil. Precisamos aprender como chamá-

los, festejá-los, conhecê-los e, principalmente, valorizá-los” (Munduruku, 2017, p. 17). 

Essa reflexão se estende também à utilização do termo “tribo”, que carrega um forte 

peso colonial, pois foi amplamente utilizado pelos colonizadores e pela antropologia 



 

7 
 

eurocêntrica para se referir aos povos indígenas como agrupamentos “primitivos” ou “não 

civilizados”. Como afirma Danner, Dorrico e Danner (2018, p. 953),  

 

Tal enquadramento nega a complexidade cultural desses povos, ignorando a 
riqueza de suas tradições específicas, da configuração de suas sociedades, da 
militância em defesa de suas ancestralidades, de cada pertença étnica que não se 
encerra sob o nome de “tribo” ou de “índio”. 

 

Portanto, a palavra “tribo” não dá conta da diversidade, da riqueza e das formas 

próprias de organização sociocultural dos povos indígenas. Nesse sentido, os termos mais 

adequados e respeitosos são “aldeia”, quando se refere ao espaço de convivência 

comunitária, e “território” ou “terra indígena”, que expressam a relação profunda, ancestral 

e espiritual que os povos originários mantêm com suas terras. Cada aldeia possui sua 

própria organização social, seus modos de vida, seus rituais, sua língua e suas práticas 

culturais, que são dinâmicas e diversas, de acordo com a realidade de cada povo. 

Essas reflexões são reforçadas pela potência da literatura indígena contemporânea, 

que, por meio da voz de seus autores e autoras, denuncia os processos de apagamento, 

estigmatização e resistência. No poema “Índio eu não sou”, a escritora e indígena Márcia 

Wayna Kambeba (2022a, p. 27) denuncia esse processo de nomeação colonial e afirma sua 

identidade:  

 

Não me chame de “índio” porque 
Esse nome nunca me pertenceu. 
Nem como apelido quero levar 
Um erro que Colombo cometeu. 
[...] 
Índio eu não sou. 
Sou Kambeba, sou Tembé, 
Sou Kokama, sou Sateré, 
Sou Pataxó, sou Baré, 
Sou Guarani, sou Araweté, 
Sou Tikuna, sou Suruí, 
Sou Tupinambá, sou Pataxó, 
Sou Terena, sou Tukano. 
Resisto com a raça e na fé. 

 



 

8 
 

Seus versos reafirmam que os povos indígenas não são uma massa homogênea, mas 

sujeitos plurais, com histórias, línguas e identidades específicas. Portanto, compreender e 

adotar corretamente esses conceitos não é apenas uma escolha terminológica, mas um 

posicionamento ético, político e pedagógico. Trata-se de promover uma educação que 

contribua para a desconstrução de estereótipos, para o fortalecimento das identidades 

indígenas e para a construção de uma sociedade mais justa, plural, antirracista e descolonial. 

Os documentos oficiais estabelecem diretrizes que garantem uma educação escolar 

voltada para a “[...] formação humana integral e à construção de uma sociedade justa, 

democrática e inclusiva” (Brasil, 2018, p. 07). Essa orientação reflete um compromisso com 

a equidade educacional e a superação das desigualdades históricas e a marginalização dos 

povos indígenas.  

Além disso, a BNCC (2018) reforça a importância da pluralidade e diversidade dos 

discursos literários no ambiente escolar, incluindo as narrativas indígenas como parte do 

repertório literário necessário à formação dos estudantes. Conforme o documento, é 

imprescindível garantir a “[...] inclusão de obras da tradição literária brasileira e de suas 

referências ocidentais – em especial da literatura portuguesa –, assim como obras mais 

complexas da literatura contemporânea e das literaturas indígena, africana e latino-

americana” (Brasil, 2018, p. 500). 

Entre as obras de autoria indígena temos Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da 

Floresta (2021) e O Povo Kambeba e a Gota D'Água (2022b), de Márcia Wayna Kambeba, que 

podem ser utilizadas para o desenvolvimento de práticas de letramento literário voltadas 

para o conhecimento de saberes e produções artísticas de povos originários e a reflexão 

crítica a partir de narrativas indígenas. Ressaltando-se que essas obras dialogam com a 

oralidade, a ancestralidade e as questões socioambientais, elementos essenciais para a 

construção de um ensino intercultural e decolonial.  

No contexto maranhense, essa necessidade é reforçada pelo DCTMA, que confirma 

e valoriza a diversidade étnico-cultural do Estado. De acordo com o documento, no 

Maranhão, 

 



 

9 
 

[...] vivem aproximadamente 35 mil indígenas, pertencentes a 11 povos distintos. 
Nove destes povos possuem atividades escolares em seus territórios, cujas línguas 
foram classificadas em dois troncos linguísticos: Tupi (Tentehar-Guajajara, 
Ka’apor e Awá Guajá) e Macro-jê (Krepymkateyê, Krenjê, Krikati, Apaniekrá-
Canela, Memortumre-Canela, Pyhcop Cati Ji-Gavião) (Maranhão, 2022, p. 30). 

 
O documento ressalta que a identidade maranhense resulta da interação entre povos 

originários, populações africanas e europeias, reforçando a urgência de um ensino que 

contemple essa diversidade e valorize as manifestações culturais locais. 

Diante desse cenário, consideramos que a literatura indígena deve ser inserida no 

currículo de forma transversal, promovendo um diálogo intercultural e fortalecendo a 

cidadania crítica dos estudantes. Além de ampliar o conhecimento das produções literárias, 

sua presença no espaço escolar contribui para a construção de uma visão mais ampla e 

respeitosa sobre os povos originários, rompendo com estereótipos e narrativas 

eurocêntricas.  

Como destaca Ribeiro (2020), essas “obras falam do universo de cada etnia/povo 

ou do ameríndio como um todo. Cada autoria apresenta nelas suas formas de viver, ver o 

mundo, de denunciar as violações de seus direitos, de contar as narrativas e 

sobre(vivências)” (Ribeiro, 2020, p. 77). Essa perspectiva é reforçada por Dorrico (2020), 

ao afirmar que: 

 

[...] ao desmistificar desde cedo pelo livro indígena as imagens pejorativas 
cimentadas ao longo dos séculos, as crianças e os educadores não indígenas 
poderiam (e podem) aprender a respeitar a diversidade pluriétnica. Por isso, a 
literatura indígena infantojuvenil dá-se a conhecer via narrativa: na descrição do 
cotidiano, dos modos de vida tradicionais, da história das organizações sociais das 
implicações, das lutas políticas, indo por outro caminho que não a famigerada 
armadilha do exótico, que os lança ao passado e as restrições de prazeres o 
presente (Dorrico, 2020). 

 

Nesse sentido, para que uma literatura indígena contribua para a formação cidadã e 

intercultural, é essencial que sua leitura seja mediada por práticas pedagógicas que 

estimulem a reflexão crítica e a participação ativa dos estudantes. Nesse sentido, este 

material didático adota uma abordagem alinhada à proposta de Cosson (2021, p. 35-36) 



 

10 
 

para o ensino da leitura literária, que estrutura a aprendizagem em três etapas: modelagem, 

prática e avaliação.  

A modelagem introduz a obra e seu contexto histórico-cultural; a prática envolve a 

leitura autônoma e discussão coletiva; e a avaliação promove a reflexão crítica e o 

aprimoramento do processo de leitura. Esse modelo metodológico, em nossa 

compreensão, se mostra eficaz na abordagem da literatura indígena, pois favorece uma 

mediação docente às especificidades dessas narrativas e incentiva os/as alunos/as a 

interagirem com os textos, considerando os aspectos históricos, culturais e políticos que os 

permeiam. 

Dessa maneira, a transversalidade da literatura indígena permite um diálogo 

intercultural essencial para a construção de uma sociedade mais consciente e respeitosa em 

relação à pluralidade de saberes. Assim como, ao integrar essas narrativas na escola, é 

possível contribuir para um ensino mais inclusivo, crítico e alinhado à realidade 

multicultural do país.  

Esse processo é fundamental para combater estereótipos e promover o respeito às 

diferenças, de modo a possibilitar que os estudantes (re)conheçam “[...] diferentes maneiras 

de ser, pensar, (re)agir, sentir e, pelo confronto com o que é diverso, desenvolver uma 

atitude de valorização e de respeito pela diversidade” (Brasil, 2018, p. 156). 

Com esse propósito, as propostas aqui apresentadas são sequências didáticas 

estruturadas para o Ensino Fundamental II (6º ao 9º ano) e o Ensino Médio (1ª a 3ª série), 

articulando tanto as diretrizes da BNCC, quanto do DCTMA, em uma abordagem 

intercultural e intertextual, que busca romper com a hegemonia eurocêntrica ainda 

predominante no contexto escolar, fomentando um ensino que dialogue com as diferentes 

epistemologias presentes na formação da sociedade brasileira. 

 

 

 

 

 

 



 

11 
 

Apresentação da Autora 

 

Nasci na Uka sagrada 
Na mata por tempos vivi 

Na terra dos povos indígenas 
Sou Wayna, filha de Aracy 

 
(Kambeba, 2022a, p. 24). 

 

Márcia Wayna Kambeba (Figura 1) é uma escritora, poeta, ativista e educadora 

indígena da etnia Omágua/Kambeba, originária da região do Alto Solimões, no Amazonas. 

Sua obra se destaca por reafirmar a identidade de seu povo e questionar a marginalização 

das culturas indígenas na sociedade contemporânea.  

 

Figura 1: Márcia Wayna Kambeba 

 
Fonte: Google Imagens 

 

Além da literatura, sua atuação se expande para o campo acadêmico: é geógrafa, 

mestre em Geografia pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM) e doutora em 

Estudos Linguísticos pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Sua produção literária 

reflete sua trajetória, unindo tradição e resistência. Em seus textos, Kambeba dialoga com 

a relação dos povos indígenas com a cidade e os desafios da preservação cultural em um 

mundo marcado pela colonialidade. Como ressaltam Silva e Testa (2022), sua escrita é um 



 

12 
 

instrumento de luta e conscientização, trazendo à tona temas como território, identidade e 

pertencimento. 

Entre suas obras publicadas, destacam-se Ay Kakyri Tama – Eu Moro na Cidade 

(2022a) e Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da Floresta (2021). Seus textos resgatam 

memórias, oralidade e saberes ancestrais, reforçando a importância da natureza e da 

espiritualidade na cosmovisão indígena. Para D’Amorim Junior (2022), sua produção 

“reúne a força do rio Amazonas, o encanto da floresta, o sabor do açaí, a voz dos ancestrais, 

o silêncio de guerreiro, o poder originário da água, a alma sagrada da samaumeira” 

(D’Amorim Junior, 2022, p. 15). 

A atuação de Márcia Kambeba também está alinhada às discussões sobre 

descolonização do pensamento e inclusão da literatura indígena na educação escolar, 

conforme estabelece a Lei 11.645/2008. No ambiente acadêmico, sua obra contribui para 

o fortalecimento da literatura indígena como um espaço de resistência, conhecimento e 

reivindicação de direitos, questionando a visão eurocêntrica ainda predominante nos 

currículos escolares. Dessa forma, a autora se destaca como uma voz essencial para a 

literatura indígena contemporânea, promovendo o resgate da memória, a valorização da 

identidade e a luta por um mundo em que as culturas originárias sejam respeitadas e 

fortalecidas. 

 

Apresentação das Obras 

 

Povo Kambeba e a Gota D'Água 
Autora: Márcia Kambeba  
Ilustração: Cris Eich  
Editora: Edebê 
Ano da publicação: 2022 
Número de páginas: 32 
 
A cultura dos Omágua/Kambeba é marcada pela água. Ser o povo das águas é 
motivo de alegria e honra para os que vivem na aldeia e na cidade. Nessa obra, 
a autora narra, com base nas cosmologias de seu povo, a origem da vida para 
os Omágua e como as vidas de todos os seres estão entreleçadas.  A narrativa 
resgata a origem desse povo a partir da simbologia da água e da samaumeira, 
destacando a trajetória da menina Wayna Kuíra em sua busca para 
compreender sua identidade e o papel dos encantados na proteção da terra. 



 

13 
 

 
 

  
  
 

 

 

Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da Floresta 
Autora: Márcia Kambeba 
Ilustração: Carlos Augusto Kambeba 
Editora: Underline Publishing LLC 
Ano da publicação: 2021 
Número de páginas: 160 
 
Neste livro, Márcia apresenta 25 poemas sobre seres da floresta presentes nas 
culturas nativas amazônicas. As narrativas foram construídos com base nos 
saberes que ela aprendeu com seus ancestrais, em um processo próprio dos 
povos de tradição oral e recontados utilizando técnicas de construção de textos 
literários. Nesse contexto, Marcia nos transmite sua ancestralidade para 
compreendermos a relação entre a floresta, seus seres e seus povos, em uma 
poética que encanta e desperta reflexões sobre o respeito perante a Natureza. 

 

 

PROPOSTAS DIDÁTICAS PARA O ENSINO DE LITERATURAS 

INDÍGENAS NA EDUCAÇÃO BÁSICA 

 

O povo Kambeba: uma sequência didática para o Ensino Fundamental 

 

Nível de ensino: Ensino Fundamental II (6º ao 9º ano) 

Área de conhecimento: Linguagens 

Disciplinas: Língua Portuguesa, Literatura e Arte 

Duração: 5 a 6 aulas 

 

Justificativa 

A literatura indígena, pode contribuir para que se conheça e valorize a oralidade e a 

cultura dos povos indígenas, porque muito ensina sobre a memória e os saberes ancestrais. 

Ela se diferencia da literatura indigenista por ser produzida por escritoras/escritores 

indígenas, trazendo perspectivas históricas sobre suas origens, culturas, valores e 

identidades.  

Além de cumprir uma função social e educativa, o ensino das literaturas indígenas 

na Educação Básica contribui para a promoção da interculturalidade e do respeito à 



 

14 
 

diversidade. Assim, tanto a BNCC quanto o DCTMA reforçam a importância de práticas 

pedagógicas que valorizem essas narrativas no ambiente escolar.  

Nesse contexto, O Povo Kambeba e a Gota D'Água, de Márcia Wayna Kambeba, é um 

convite à escuta das memórias do povo Omágua/Kambeba e à reflexão sobre a preservação 

ambiental. Dessa forma, esta sequência didática tem como objetivo aproximar os 

estudantes do universo literário indígena, promovendo uma experiência de letramento 

intercultural. Por meio da leitura e análise da obra, serão trabalhados aspectos culturais, 

históricos e ambientais, estimulando a valorização dos saberes indígenas e a reflexão sobre 

o compromisso humano com a preservação da vida. 

 

Objetivos: 

> Compreender a narrativa de origem do povo Omágua/Kambeba e sua relação com 

questões socioambientais contemporâneas; 

> Identificar valores sociais, culturais e ambientais na narrativa; 

> Refletir a importância da oralidade e da ancestralidade na literatura indígena; 

> Valorizar a diversidade cultural e os saberes tradicionais dos povos indígenas; 

> Promover o letramento literário e ampliar as estratégias de compreensão leitora. 

 

BNCC 

 

A proposta desta sequência didática contempla algumas habilidades previstas na 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC), incluindo:  

 

(EF69LP44) Inferir a presença de valores sociais, culturais e humanos e de diferentes visões de mundo, 
em textos literários, reconhecendo nesses textos formas de estabelecer múltiplos olhares sobre as 
identidades, sociedades e culturas e considerando a autoria e o contexto social e histórico de sua 
produção; 

(EF69LP46) Participar de práticas de compartilhamento de leitura/recepção de obras 
literárias/manifestações artísticas, como rodas de leitura, clubes de leitura, eventos de contação de 
histórias, de leituras dramáticas, de apresentações teatrais, musicais e de filmes, cineclubes, festivais de 
vídeo, saraus, slams, canais de booktubers, redes sociais temáticas (de leitores, de cinéfilos, de música 
etc.), dentre outros, tecendo, quando possível, comentários de ordem estética e afetiva e justificando 
suas apreciações, escrevendo comentários e resenhas para jornais, blogs e redes sociais e utilizando 



 

15 
 

formas de expressão das culturas juvenis, tais como, vlogs e podcasts culturais (literatura, cinema, teatro, 
música), playlists comentadas, fanfics, fanzines, e-zines, fanvídeos, fanclipes, posts em fanpages, trailer 
honesto, vídeo-minuto, dentre outras possibilidades de práticas de apreciação e de manifestação da 
cultura de fãs; 

(EF69LP47) Analisar, em textos narrativos ficcionais, as diferentes formas de composição próprias de 
cada gênero, os recursos coesivos que constroem a passagem do tempo e articulam suas partes, a escolha 
lexical típica de cada gênero para a caracterização dos cenários e dos personagens e os efeitos de sentido 
decorrentes dos tempos verbais, dos tipos de discurso, dos verbos de enunciação e das variedades 
linguísticas (no discurso direto, se houver) empregados, identificando o enredo e o foco narrativo e 
percebendo como se estrutura a narrativa nos diferentes gêneros e os efeitos de sentido decorrentes do 
foco narrativo típico de cada gênero, da caracterização dos espaços físico e psicológico e dos tempos 
cronológico e psicológico, das diferentes vozes no texto (do narrador, de personagens em discurso 
direto e indireto), do uso de pontuação expressiva, palavras e expressões conotativas e processos 
figurativos e do uso de recursos linguístico-gramaticais próprios a cada gênero narrativo; 

(EF69LP49) Mostrar-se interessado e envolvido pela leitura de livros de literatura e por outras 
produções culturais do campo e receptivo a textos que rompam com seu universo de expectativas, que 
representem um desafio em relação às suas possibilidades atuais e suas experiências anteriores de leitura, 
apoiando-se nas marcas linguísticas, em seu conhecimento sobre os gêneros e a temática e nas 
orientações dadas pelo professor; 

(EF89LP33) Ler, de forma autônoma, e compreender – selecionando procedimentos e estratégias de 
leitura adequados a diferentes objetivos e levando em conta características dos gêneros e suportes – 
romances, contos contemporâneos, minicontos, fábulas contemporâneas, romances juvenis, biografias 
romanceadas, novelas, crônicas visuais, narrativas de ficção científica, narrativas de suspense, poemas 
de forma livre e fixa (como haicai), poema concreto, ciberpoema, dentre outros, expressando avaliação 
sobre o texto lido e estabelecendo preferências por gêneros, temas, autores; 

(EF69LP07) Produzir textos em diferentes gêneros, considerando sua adequação ao contexto produção 
e circulação – os enunciadores envolvidos, os objetivos, o gênero, o suporte, a circulação -, ao modo 
(escrito ou oral; imagem estática ou em movimento etc.), à variedade linguística e/ou semiótica 
apropriada a esse contexto, à construção da textualidade relacionada às propriedades textuais e do 
gênero), utilizando estratégias de planejamento, elaboração, revisão, edição, reescrita/redesign e 
avaliação de textos, para, com a ajuda do professor e a colaboração dos colegas, corrigir e aprimorar as 
produções realizadas, fazendo cortes, acréscimos, reformulações, correções de concordância, ortografia, 
pontuação em textos e editando imagens, arquivos sonoros, fazendo cortes, acréscimos, ajustes, 
acrescentando/alterando efeitos, ordenamentos etc; 

(EF89LP35) Criar contos ou crônicas (em especial, líricas), crônicas visuais, minicontos, narrativas de 
aventura e de ficção científica, dentre outros, com temáticas próprias ao gênero, usando os 
conhecimentos sobre os constituintes estruturais e recursos expressivos típicos dos gêneros narrativos 
pretendidos, e, no caso de produção em grupo, ferramentas de escrita colaborativa; 

(EF69AR34) Analisar e valorizar o patrimônio cultural, material e imaterial, de culturas diversas, em 
especial a brasileira, incluindo suas matrizes indígenas, africanas e europeias, de diferentes épocas, e 
favorecendo a construção de vocabulário e repertório relativos às diferentes linguagens artísticas. 

Fonte: Base Nacional Comum Curricular (Brasil, 2018). 

 

 

 



 

16 
 

Desenvolvimento da Sequência Didática 

 

A sequência será estruturada em três etapas: (1) Leitura e Compreensão da obra, (2) 

Análise e Interpretação, (3) Produção e Expressão Criativa, e (4) Celebração e 

compartilhamento de saberes. 

 

ETAPA I – Leitura e Compreensão Da Obra 

 

A primeira etapa da sequência didática busca introduzir os estudantes ao universo 

narrativo da obra O Povo Kambeba e a Gota D'Água, explorando a oralidade como eixo 

estruturante das tradições indígenas. Nesse sentido, compreender a relevância dessa prática 

para o povo Omágua/Kambeba permite ao estudante desenvolver um olhar mais atento 

às diferentes formas de produção e transmissão de conhecimento. 

 

Atividade 1 – O poder da palavra falada 

 

Para sensibilizar os estudantes sobre a força da oralidade na cultura indígena, inicie 

uma aula com um momento de escuta. Reproduza um áudio ou vídeo com um contador 

de histórias indígenas narrando um poema, conto ou lenda tradicional. Sugerimos um vídeo 

da própria autora, disponível no YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=ERrggCQvK_o. 

 

Figura 2: Captura de tela do vídeo “Índio eu não sou”, de Márcia Wayna Kambeba 

 
Fonte: Kambeba (2023).  

https://www.youtube.com/watch?v=ERrggCQvK_o


 

17 
 

 

No vídeo, Márcia Wayna Kambeba recita o poema “Índio eu não sou”, de sua 

autoria, o qual questiona a forma como os povos indígenas são representados na sociedade. 

A autora denuncia a imposição da identidade genérica de “índio” aos povos originários, 

ressaltando que essa designação é fruto de um erro histórico cometido por Colombo.  

A poeta evidencia as violências coloniais, desde a invasão das terras indígenas até a 

tentativa de apagamento cultural, reforçando a resistência ancestral de diversos povos. Sua 

performance oral, marcada pela cadência rítmica e pela força da entonação, amplifica a 

mensagem do poema, transmitindo emoção e reafirmando a identidade indígena para além 

dos estereótipos. O objetivo é provocar nos/as alunos/as a experiência de imersão em um 

relato oral, destacando os efeitos sonoros, a entonação do narrador e os elementos rítmicos 

da fala. 

Após a escuta, promova uma conversa reflexiva. Questione os alunos sobre suas 

percepções: O que sentiram ao ouvir a história sendo narrada oralmente? Qual a diferença entre ler e 

ouvir uma história? Como a entonação e a musicalidade da voz do contador afetaram a compreensão e a 

emoção transmitida pelo relato? Dessa forma, os estudantes começam a compreender que a 

oralidade não se trata apenas de um meio de comunicação, mas também de uma prática 

social que preserva memórias e fortalece identidades. 

 

Atividade 2 – O nascimento de um povo 

 

Após esta introdução, apresenta-se aos alunos a narrativa da origem do povo 

Omágua/Kambeba, conforme descrita na obra O Povo Kambeba e a Gota D'Água. Esclareça 

que os indígenas, assim como qualquer outro povo, têm narrativas de origem que explica a 

criação do mundo e a relação dos seres humanos com a natureza, funcionando como um 

guia para os modos de vida e valores comunitários. 

Leia em voz alta o trecho da narrativa que descreve a descida das gotas d'água e o 

acolhimento pela samaumeira, culminando no surgimento do primeiro casal 

Omágua/Kambeba. Após a leitura, proponha uma reflexão sobre os símbolos presentes 



 

18 
 

na narrativa: O que a gota d'água representa dentro desse mito de origem? Qual o significado da 

samaumeira e por que essa árvore é considerada sagrada? De que forma a relação entre os Kambeba e a 

água reflete a importância desse elemento para a cultura desse povo? 

 
Figura 3: Samaumeira/Samaúma localizada na Praça da Cultura, Imperatriz/MA 

 
Fonte: Acervo pessoal da autora (2025). 

 

A figura da samaumeira, representada acima, ilustra a árvore sagrada que 

desempenha um papel central na cosmovisão dos Kambeba, presente no cenário urbano 

de Imperatriz/MA, na Praça da Cultura, localizada na região central da cidade. Na narrativa 

de origem, a samaumeira acolhe as gotas d'água que descem do céu, simbolizando a 

conexão entre a natureza e a criação do povo Omágua/Kambeba. Ao refletir sobre essa 

imagem, os estudantes podem visualizar concretamente o símbolo de acolhimento e 

renovação presente na árvore, que é vista não apenas como um elemento da natureza, mas 

como um ser dotado de vida e significado.  

A discussão permitirá que os estudantes compreendam como os elementos naturais 

– a água, a árvore, o rio – são concebidos na cosmovisão indígena, reforçando a 

interdependência entre os seres humanos e o meio ambiente. Este é um tema essencial para 

a compreensão da literatura indígena e para a construção de uma consciência ecológica 

crítica. 



 

19 
 

 

 

 

Como referência inspiradora, você pode apresentar aos alunos o “Mapa dos Povos 

Originários do Paraná”, ilustrado pelo artista indígena Gustavo Caboco Wapichana, que 

integra uma cartilha educativa sobre os povos indígenas do estado. Esse material foi 

elaborado com base em pesquisas, com apoio técnico da FUNAI e do Instituto de Terras, 

Cartografia e Geologia do Paraná (ITCG), e busca valorizar a presença e a história dos 

povos indígenas no território paranaense. 

 

Figura 4: Mapa dos Povos Originários do Paraná 

 
Fonte: Paraná (2025). 

 

Assim como no mapa ilustrado da cartilha (disponível no link: 

https://drive.google.com/file/d/17w9Mt5weOTPcMrclc97Xw_A8P2Wn_9uG/view), 

que representa visualmente as terras, os povos, os elementos naturais e culturais do Paraná 

indígena, os alunos poderão representar no seu próprio mapa os elementos simbólicos 

presentes na obra lida, reforçando os vínculos entre texto, território, ancestralidade e 

memória. Essa primeira etapa da sequência didática, portanto, estabelece as bases para a 

compreensão da narrativa, inserindo os estudantes no contexto das tradições orais 

indígenas e evidenciando a importância da literatura como expressão da memória, 

identidade e resistência dos povos originários. 

Dica: Para ampliar a compreensão dos estudantes, promova a criação de um mapa ilustrado 
coletivo, como no exemplo abaixo, no qual eles representam os principais elementos da 

narrativa: o rio, a samaumeira, a aldeia e o casal ancestral. O objetivo dessa atividade é estimular a 
imaginação e a interpretação do texto, valorizando a leitura do mundo dos próprios alunos. 

https://drive.google.com/file/d/17w9Mt5weOTPcMrclc97Xw_A8P2Wn_9uG/view


 

20 
 

 

ETAPA II – Análise e Interpretação 

 

Nesta etapa, os estudantes serão convidados a aprofundar sua compreensão sobre a 

trajetória de Wayna Kuíra, a menina protagonista da narrativa, cuja busca pelo 

entendimento de sua própria origem a conduz a um encontro com os encantados da 

natureza. O objetivo central é promover uma reflexão crítica sobre os temas de identidade, 

pertencimento e ancestralidade, elementos presentes nas narrativas literárias de autoria 

indígena. Além disso, essa abordagem permitirá uma imersão na cosmovisão do povo 

Omágua/Kambeba, valorizando suas formas de compreender o mundo e suas relações 

com a natureza. 

Importante ressaltar, como analisa D'Angelis (2008), que muitas vezes as narrativas 

indígenas são classificadas como lendas pelo olhar não indígena, enquanto, para os povos 

originários, essas narrativas são expressões legítimas de sua cosmologia e história. Nesse 

sentido, esta etapa busca desconstruir visões folclorizadas e promover uma leitura que 

reconheça a profundidade cultural presente na obra. 

 

Atividade 3 – A menina que conversou com o rio 

 

A atividade se inicia com uma leitura compartilhada do trecho em que Wayna Kuíra 

encontra o espírito do rio. O/a professor/a pode optar por ler em voz alta, intercalando 

com perguntas reflexivas, ou dividir a turma em grupos para uma leitura colaborativa, 

incentivando diferentes interpretações.  

Após a leitura, um debate guiado será promovido, explorando os seguintes 

questionamentos: O que significa a busca de Wayna Kuíra por sua origem? Qual o simbolismo do colar 

entregue pelo espírito do rio à menina? Como essa história nos ensina sobre identidade e pertencimento? A 

condução do debate deve enfatizar a forma como, na tradição indígena, os elementos 

naturais são dotados de espiritualidade e sabedoria, desempenhando um papel ativo na 

construção do conhecimento.  



 

21 
 

O espírito do rio, por exemplo, não apenas responde às perguntas da menina, mas 

também representa a conexão com uma linhagem ancestral. Assim, a entrega do colar 

simboliza a união entre passado e presente, reforçando a importância da transmissão de 

saberes para a preservação cultural do povo Omágua/Kambeba.  

 

Dica: Durante o debate, incentive os estudantes a fazerem conexões com suas próprias 
vivências. Pergunte se já sentiram que um lugar ou objeto tinha um significado especial em 

suas histórias familiares. Isso ajudará a tornar o diálogo mais próximo da realidade deles. 

 

Atividade 4 – Criação de um diário de memórias encantadas 

 

A segunda atividade propõe uma produção textual criativa, incentivando os 

estudantes a se colocarem no lugar da protagonista e imaginarem um encontro com um 

encantado da natureza. Cada aluno/a escreverá um diário de memórias como se fosse 

Wayna Kuíra, registrando sua experiência ao se comparar com um ser espiritual da floresta, 

do rio, do vento ou de qualquer outro elemento natural.  

Para inspirar os estudantes, apresente um exemplo visual de diário, que pode ser uma 

página decorada, com espaços para texto, ilustrações, data e título. Esse recurso estimula a 

organização das ideias e torna a escrita mais afetiva e significativa, como no exemplo: 

 

Figura 5: Diário de memórias 

 
Fonte: Acraft (2018). 



 

22 
 

 

Na escrita do diário, os/as alunos/as devem considerar: 

> O ambiente onde acontece o encontro (um igarapé, uma clareira na floresta, um 

redemoinho de vento, etc.); 

> Quem é o encantado e quais são suas características (um velho do rio, um pássaro 

falante, uma árvore que conta histórias...); 

> O que Wayna Kuíra aprende com esse encontro; 

> Qual objeto ou ensinamento é deixado como lembrança. 

Após a escrita, os estudantes devem compartilhar suas narrativas em pequenos 

grupos, explorando a oralidade como elemento essencial da cultura indígena. Sabendo-se 

que a contação de histórias é um dos pilares da transmissão do conhecimento aos povos 

originários, e esta etapa permitirá que os/as alunos/as percebam a força da oralidade na 

transmissão de tradições e saberes. 

Ao final das atividades, o/a professor/a poderá promover uma reflexão coletiva 

sobre os aprendizados construídos. É importante ressaltar que a literatura indígena não é 

apenas um registro de histórias passadas, mas uma expressão viva de resistência e 

transmissão cultural. E que pode contribuir muito para a atualização das memórias e 

fortalecimento das identidades dos povos originários. 

Como aponta Kambeba (2022b, p. 29), o povo Omágua/Kambeba, após anos de 

negação de sua identidade, “[...] reaparecem reivindicando seus territórios e tomando para 

si a responsabilidade de memória, história e legado”. Percebe-se, portanto, o diálogo da 

obra literária com a realidade vivenciada por esse povo. Pois, a trajetória de Wayna Kuíra 

trata-se de um caminho de resgate das origens, de diálogo com os ancestrais e de 

compromisso com a preservação da cultura e do meio ambiente. Essa reflexão pode ser 

ampliada para outros contextos, levando os/as estudantes a pensarem sobre suas próprias 

raízes, suas tradições familiares e o papel que têm na continuidade dos saberes de seu 

próprio povo. 

 

 



 

23 
 

ETAPA III – Produção e Expressão Criativa 

 

Nesta etapa, os alunos serão motivados a estabelecer conexões entre a mensagem da 

obra O Povo Kambeba e a Gota D'Água e as questões ambientais contemporâneas. A proposta 

valoriza a literatura indígena como ferramenta de reflexão e ação, reforçando que as 

narrativas dos povos originários fortalecem memórias e, ao mesmo tempo, dialogam com 

os desafios do presente.  

 

 

Atividade 5 – O grito da floresta 

 

O/a professor/a iniciará a atividade com a leitura e análise do trecho final da obra, no 

qual os protetores da natureza falam sobre a responsabilidade humana com o meio 

ambiente. Esse momento servirá como base para uma roda de conversa, em que os/as 

alunos/as serão incentivados a discutir questões como: De que forma os povos indígenas cuidam 

da natureza? O que significa “cuidar da água é cuidar de si”? O que podemos fazer para honrar esse 

compromisso? Essas reflexões permitem que os estudantes percebam a literatura indígena 

como um discurso vivo, que denuncia a manipulação ambiental e propõe novas formas de 

relacionamento com o planeta, visando despertar nos estudantes a consciência 

socioambiental e fortalecer a importância dos saberes indígenas na preservação da natureza, 

conectando a literatura à realidade contemporânea. 

 

Atividade 6: Produção Narrativa 

 

A partir das reflexões da atividade anterior, os alunos serão convidados a criar uma 

narrativa inspirada na obra lida, podendo optar por diferentes formatos, como conto, 

história em quadrinhos ou podcast. O/a professor/a deve incentivá-los/las a incorporar 

elementos da cultura indígena, como personagens encantados, oralidade e conexão com a 



 

24 
 

natureza, garantindo que as produções reflitam a diversidade e a riqueza das tradições 

indígenas.  

Após a produção textual, os estudantes poderão compartilhar suas criações em uma 

roda de leitura ou sarau literário, propiciando um momento de expressão oral. Para tornar 

a atividade ainda mais dinâmica, os alunos podem gravar podcasts ou vídeos com leituras 

dramáticas de seus textos ou até mesmo realizar entrevistas fictícias com personagens da 

obra, ampliando as possibilidades de interação com o conteúdo. 

 

ETAPA IV – Celebração e Compartilhamento de Saberes 

 

O/a professor/a pode encerrar a sequência didática valorizando os aprendizados e 

produções dos estudantes, com a partilha de saberes e reflexões geradas ao longo das 

atividades. Nesta etapa final, os alunos terão a oportunidade de consolidar seus 

conhecimentos e compartilhar suas experiências de aprendizagem com a comunidade 

escolar. Inspirada nas práticas de transmissão oral e coletiva das culturas indígenas, essa 

fase reforça a importância da memória e do pertencimento na construção do 

conhecimento. 

 

Atividade 7: Ritual das Gotas d'Água 

 

Para simbolizar a trajetória percorrida ao longo da leitura e das atividades, o/a 

professor/a conduzirá um ritual coletivo de encerramento. Cada estudante receberá uma 

gota de papel e escreverá nela uma palavra ou expressão que represente seu aprendizado 

com a obra. Em seguida, as gotas serão inseridas em um painel coletivo, formando um 

grande rio de memórias. Esse ato simbólico reforça a conexão entre os saberes 

compartilhados e a fluidez do conhecimento, representando o ciclo contínuo da 

aprendizagem e o impacto que a obra deixou em cada aluno. 

 

 



 

25 
 

Atividade 8: Apresentação Final 

 

Dando continuidade a etapa do encerramento, os estudantes terão a oportunidade 

de apresentar suas produções para outras turmas ou membros da comunidade escolar. Eles 

escolherão uma das atividades realizadas ao longo da sequência, como: conto, história em 

quadrinhos ou podcast, diário de memórias, ilustrações inspiradas na obra. O/a professor/a 

pode organizar um momento de exposição dessas produções em sala ou em um espaço 

mais amplo da escola, incentivando a valorização do protagonismo estudantil. Caso seja 

viável, a criação de um mural interativo ou de um podcast coletivo pode ampliar o alcance 

das reflexões trabalhadas, possibilitando que os aprendizados extrapolem os limites da sala 

de aula.  

 

 

AVALIAÇÃO 

 

A avaliação será contínua, considerando:  

> Participação ativa nas leituras e discussões; 

> Criatividade e envolvimento nas produções textuais e artísticas; 

> Capacidade de estabelecer conexões entre a obra e o contexto atual; 

> Expressão oral na contação de histórias e apresentações. 

 

PROPOSTA DE ATIVIDADES 

 

1) (EF69LP44) – No início da obra, a origem do povo Omágua/Kambeba é apresentada 

por meio de uma narrativa que destaca sua forte relação com a água e a natureza. O grande 

espírito, Tana Kanata Ayetú, viu que faltavam o homem e a mulher para cuidar da terra e, 

então, “num belo dia, uma grande chuva caiu sobre a terra e, no meio dessa chuva, desceu 

Dica: Para enriquecer ainda mais essa experiência, o/a professor/a pode convidar um 
representante indígena para compartilhar suas vivências e reflexões sobre os temas envolvidos 

na obra. Esse encontro contribuirá para a interculturalidade no ensino, fortalecendo a relação entre 
literatura, identidade e pertencimento. 



 

26 
 

uma gota d'água enorme. Nela, vinham outras duas gotas menores” (Kambeba, 2022b, p. 

08). Para protegê-los, o espírito criou a samaumeira, árvore considerada sagrada e sábia, 

que amparou essas gotas e permitiu que chegassem até o rio, onde se transformaram nos 

primeiros Omágua/Kambeba. Com base nessa passagem, reflita: como essa narrativa de 

origem evidencia a relação dos Kambeba com a água e a natureza? Que valores culturais e 

espirituais podem ser identificados nesse trecho da obra? 

 

2) (EF35LP04) – O povo Omágua/Kambeba se autodenomina “o povo das águas” e 

construiu sua identidade a partir de sua conexão com os rios. Na narrativa, essa relação é 

evidenciada quando a menina Wayna Kuíra, movida por sua curiosidade sobre suas origens, 

canta para chamar o curupira, mas acaba sendo surpreendida pelo espírito do rio. O 

encontro é descrito de forma simbólica: “Com um cabelo longo até os ombros, trazia uma 

chave na mão, sua aparência serena era de um sábio ancião” (Kambeba, 2022, p. 17). O 

espírito do rio reconhece a importância da curiosidade da menina, dizendo:  

 

Pois bem, Wayna Kuíra, tua curiosidade me faz ser jovem, tua sabedoria fortalece 
minha esperança, porque não deixarás o conhecimento acabar, a identidade 
morrer e suportará a dor vinda da cidade trazendo a maldade (Kambeba, 2022b, 
p. 18).  
 

Como símbolo desse aprendizado e da ligação entre o mundo físico e espiritual, ele 

lhe entrega um colar. A passagem ressalta a valorização da memória e da ancestralidade na 

cultura indígena, destacando que o conhecimento é transmitido entre gerações e que os rios 

guardam histórias e ensinamentos essenciais para a identidade do povo Kambeba. Qual o 

significado desse encontro para a personagem Wayna Kuíra? Como essa passagem 

representa a valorização da memória e da ancestralidade na cultura indígena? 

 

3) (EF69LP49) – Ao longo da narrativa, os povos indígenas são apresentados como 

guardiões da natureza, em um compromisso ancestral com a preservação do meio 

ambiente. Esse papel é evidenciado quando os protetores da natureza fazem um alerta 

sobre a gestão ambiental causada pela ação humana e reforçam a necessidade de 

preservação da Mãe Terra:  



 

27 
 

 

O homem se esqueceu do compromisso de sua existência, recebeu o domínio da 
ciência, mas usou de qualquer jeito. [...] Cuidareis de cada ser como soldados do 
ambiente que circunda o planeta (Kambeba, 2022, p. 23).  
 

Esse trecho enfatiza que a relação dos povos indígenas com a natureza não é apenas 

de uso, mas de cuidado e reciprocidade, refletindo uma visão de mundo em que os seres 

humanos fazem parte de um grande ciclo de vida. O conhecimento tradicional dos 

Kambeba, que inclui práticas sustentáveis como o manejo da água, a fabricação de cerâmica 

e a construção de aldeias próximas aos rios de forma harmoniosa, representa uma 

importante contribuição para os debates contemporâneos sobre sustentabilidade.  

De acordo com a leitura da obra, qual o papel dos povos indígenas na proteção do 

meio ambiente? De que forma os conhecimentos tradicionais dos Kambeba podem 

contribuir para os debates atuais sobre sustentabilidade e preservação da natureza? 

 

4) (EF69LP53) – A tradição oral é um dos pilares fundamentais da cultura indígena, sendo 

um meio de transmissão de saberes, valores e histórias entre as gerações. Na obra O Povo 

Kambeba e a Gota D’Água, essa tradição se manifesta quando Wayna Kuíra compartilha com 

sua mãe as memórias compartilhadas pelo espírito do rio: 

 

– Estava ouvindo memórias sobre nosso povo, mamãe. Sobre a gota-mãe que 
deu origem à nossa história.  
A mãe, chamada Waynamonan, perguntou: 
– Quem lhe contava memórias? 
Wayna Kuíra respondeu que conversou com o Rio. 
– Ele é o contador de causos de nossa cultura e de nossa identidade” (Kambeba, 
2022b, p. 20). 
 

Esse trecho demonstra como a narrativa oral fortalece a identidade do povo 

Kambeba, garantindo a continuidade de suas histórias e ensinamentos. A partir dessa 

reflexão, organize uma apresentação oral, em grupo, na qual você e seus colegas recontem 

um dos trechos da história, utilizando elementos expressivos e recursos da oralidade, como 

entonação, ritmo e gestos, para transmitir a mensagem de forma a envolver os ouvintes. 

 



 

28 
 

5) (EF67LP30) – A história do povo Kambeba revela como a relação com a natureza, os 

seres encantados e os conhecimentos ancestrais são fundamentais para a construção de 

suas identidades culturais. Desde o momento em que a grande Tana Kanata Ayetú dá vida 

ao primeiro homem e à primeira mulher, a partir de gotas d'água que caem sobre a 

samaumeira, até a sabedoria transmitida pelo espírito do rio, a Wayna Kuíra. A narrativa 

destaca a conexão entre os Omágua/Kambeba e os elementos naturais, evidenciando que 

os conhecimentos são passados de geração em geração e que a natureza é uma guardiã 

desses saberes. 

A partir da leitura da obra, crie uma nova narrativa inspirada na cultura indígena, 

incorporando elementos como a relação com a natureza, a presença de espíritos protetores 

e os ensinamentos transmitidos pelos mais velhos e reflita como essas histórias ajudam a 

preservar a memória e os valores de um povo. 

 

 

Kumiça Jenó: uma sequência didática para o Ensino Médio 

 

Nível de ensino: Ensino Médio (1ª a 3ª série) 

Área de conhecimento: Linguagens e suas tecnologias 

Disciplinas: Língua Portuguesa, Literatura e Arte  

Duração: 5 a 6 aulas 

 

Justificativa: Esta sequência didática tem como objetivo promover o letramento literário 

a partir da literatura indígena, enfatizando a obra Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da 

Floresta (2021), de Márcia Wayna Kambeba. Considera-se a necessidade de valorizar as 

vozes indígenas na Educação Básica, de modo a desconstruir a hegemonia eurocêntrica e 

possibilitar uma abordagem intercultural, em consonância com a Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC) e do Documento Curricular do Território Maranhense (DCTMA). 

 

 



 

29 
 

Objetivos: 

> Promover a leitura e a análise crítica da literatura indígena; 

> Explorar os aspectos poéticos, culturais e ancestrais da obra; 

> Identificar a relação entre os seres da floresta e a visão de mundo indígena; 

> Relacionar o texto literário com os contextos sócio-históricos e culturais dos povos 

indígenas; 

> Estimular a produção textual multimodal e a participação em práticas de pesquisa; 

> Desenvolver a consciência crítica sobre as questões indígenas contemporâneas. 

 

Habilidades da BNCC contempladas:  

 

(EM13LP01) Relacionar o texto, tanto na produção como na leitura/escuta, com suas condições de 
produção e seu contexto sócio-histórico de circulação (leitor/audiência previstos, objetivos, pontos de 
vista e perspectivas, papel social do autor, época, gênero do discurso etc.), de forma a ampliar as 
possibilidades de construção de sentidos e de análise crítica e produzir textos adequados a diferentes 
situações; 

(EM13LP05) Analisar, em textos argumentativos, os posicionamentos assumidos, os movimentos 
argumentativos (sustentação, refutação/contra-argumentação e negociação) e os argumentos utilizados  

para sustentá-los, para avaliar sua força e eficácia, e posicionar-se criticamente diante da questão 
discutida e/ou dos argumentos utilizados, recorrendo aos mecanismos linguísticos necessários; 

(EM13LP15) Planejar, produzir, revisar, editar, reescrever e avaliar textos escritos e multissemióticos, 
considerando sua adequação às condições de produção do texto, no que diz respeito ao lugar social a 
ser assumido e à imagem que se pretende passar a respeito de si mesmo, ao leitor pretendido, ao veículo 
e mídia em que o texto ou produção cultural vai circular, ao contexto imediato e sócio-histórico mais 
geral, ao gênero textual em questão e suas regularidades, à variedade linguística apropriada a esse 
contexto e ao uso do conhecimento dos aspectos notacionais (ortografia padrão, pontuação adequada, 
mecanismos de concordância nominal e verbal, regência verbal etc.), sempre que o contexto o exigir; 

(EM13LP30) Realizar pesquisas de diferentes tipos (bibliográfica, de campo, experimento científico, 
levantamento de dados etc.), usando fontes abertas e confiáveis, registrando o processo e comunicando 
os resultados, tendo em vista os objetivos pretendidos e demais elementos do contexto de produção, 
como forma de compreender como o conhecimento científico é produzido e apropriar-se dos 
procedimentos e dos gêneros textuais envolvidos na realização de pesquisas; 

(EM13LP34) Produzir textos para a divulgação do conhecimento e de resultados de levantamentos e 
pesquisas – texto monográfico, ensaio, artigo de divulgação científica, verbete de enciclopédia 
(colaborativa ou não), infográfico (estático ou animado), relato de experimento, relatório, relatório 
multimidiático de campo, reportagem científica, podcast ou vlog científico, apresentações orais, 
seminários, comunicações em mesas redondas, mapas dinâmicos etc. –, considerando o contexto de 
produção e utilizando os conhecimentos sobre os gêneros de divulgação científica, de forma a engajar-
se em processos significativos de socialização e divulgação do conhecimento; 



 

30 
 

(EM13LGG401) Analisar criticamente textos de modo a compreender e caracterizar as línguas como 
fenômeno (geo)político, histórico, social, cultural, variável, heterogêneo e sensível aos contextos de uso; 

(EM13LGG601) Apropriar-se do patrimônio artístico de diferentes tempos e lugares, compreendendo 
a sua diversidade, bem como os processos de legitimação das manifestações artísticas na sociedade, 
desenvolvendo visão crítica e histórica; 

(EM13LGG602) Fruir e apreciar esteticamente diversas manifestações artísticas e culturais, das locais 
às mundiais, assim como delas participar, de modo a aguçar continuamente a sensibilidade, a imaginação 
e a criatividade; 

(EM13LGG603) Expressar-se e atuar em processos de criação autorais individuais e coletivos nas 
diferentes linguagens artísticas (artes visuais, audiovisual, dança, música e teatro) e nas intersecções entre 
elas, recorrendo a referências estéticas e culturais, conhecimentos de naturezas diversas (artísticos, 
históricos, sociais e políticos) e experiências individuais e coletivas; 

(EM13LGG604) Relacionar as práticas artísticas às diferentes dimensões da vida social, cultural, política 
e econômica e identificar o processo de construção histórica dessas práticas. 

Fonte: Base Nacional Comum Curricular (Brasil, 2018). 

 

Desenvolvimento da Sequência Didática 

 

Etapa I: Afinal, o que é Literatura Indígena? 

 

Para iniciar o trabalho com a obra Kumiça Jenó: Narrativas Poéticas dos Seres da Floresta 

(2021), de Márcia Wayna Kambeba, é fundamental que os estudantes compreendam o que 

se entende por literatura indígena. Muitas vezes, a ausência de autores indígenas no 

currículo escolar contribui para a perpetuação de uma visão estereotipada dos povos 

originários, fazendo com que eles sejam vistos como um passado fixo e ignorando sua 

produção literária contemporânea. O objetivo desta etapa é introduzir os alunos a esse 

campo literário, evidenciando sua diversidade e riqueza cultural, além de refletir sobre a 

presença indígena na formação do Brasil. 

A aula deve começar com uma breve sondagem sobre os conhecimentos prévios dos 

alunos sobre as temáticas indígenas. O/a professor/a pode perguntar: “O que vocês sabem 

sobre povos indígenas?”, “O que vocês sabem sobre literatura indígena?”, anotando as 

respostas no quadro ou em um mural digital, caso utilize ferramentas tecnológicas.  

Essa atividade inicial permite identificar concepções que muitas vezes associam a 

literatura indígena apenas a mitos e lendas descontextualizadas, sem reconhecer que os 



 

31 
 

povos indígenas produzem literatura em múltiplas formas, tanto oral quanto escrita, e que 

essa produção está inserida em um contexto de resistência e afirmação de suas identidades.  

 

 

Após essa introdução, a aula avança para a exibição de um vídeo ou podcast que trata 

da literatura indígena e da oralidade. Para isso, o/a professor/a pode selecionar entrevistas 

com escritores indígenas, documentários curtos sobre a preservação cultural ou materiais 

que expliquem como a oralidade é um eixo central nas culturas indígenas.  

Como exemplo, pode-se utilizar a entrevista com o escritor, professor e ativista 

Daniel Munduruku, que foi disponibilizada em trechos no YouTube. Durante o agosto 

Indígena, o Sesc Guarulhos recebeu Daniel Munduruku, Auritha Tabajara, Auá Mendes e 

outros convidados para um ciclo especial de palestras sobre literatura e oralidade. Nessa 

conversa, Munduruku ressalta como, na contemporaneidade, os povos indígenas têm se 

apropriado das novas tecnologias para atualizar sua memória e levar suas histórias mais 

longe, aliando a literatura e a oralidade como formas de resistência e preservação cultural. 

 
Figura 6: Entrevista com Daniel Munduruku 

 
Fonte: Sesc Guarulhos (2023). 

 

Dica:  Se houver resistência ou desconhecimento por parte dos alunos, o/a professor/a 
pode conduzir uma conversa explicando que a tradição oral indígena já era uma forma de 

literatura antes da chegada dos europeus, provocando reflexões complementares, como: “Por que é 
importante que os próprios indígenas contem suas histórias? 



 

32 
 

Assista aos trechos da entrevista aqui acessando a playlist disponível no YouTube: 

https://youtube.com/playlist?list=pl8_-6qp9e8x76ubps61pme8exs_ugyuc0&si=4ayjon6xijcr48kx.  

Na entrevista, Munduruku compartilha sua visão sobre como a literatura indígena se 

torna um instrumento para resistir ao apagamento e para afirmar a identidade dos povos 

originários, destacando a importância da oralidade nesse processo. A discussão irá 

enriquecer a reflexão dos alunos sobre a forma como os povos indígenas utilizam a 

oralidade e a literatura para se conectar com suas raízes e resistir às pressões externas. 

Diferentemente da literatura ocidental, que se consolidou historicamente por meio 

da escrita, a literatura indígena se sustenta na oralidade e na transmissão de saberes 

ancestrais por meio da coletividade. Márcia Wayna Kambeba, por exemplo, ressignifica 

essa tradição ao trazer a oralidade para o espaço da escrita, transformando sua poesia em 

um canal de memória e identidade. 

Após a exibição do material, é essencial promover um debate reflexivo com os 

alunos. As perguntas norteadoras podem incluir: De que forma a literatura indígena se diferencia 

da literatura tradicionalmente ensinada na escola? Por que a oralidade tem tanta importância nas culturas 

indígenas? O que muda quando narrativas indígenas são registradas na escrita? Como a ausência de autores 

indígenas no currículo escolar afeta nossa visão sobre os povos indígenas? e Quais desafios a literatura 

indígena enfrenta para ser reconhecida e valorizada?  

Esse debate deve estimular os estudantes a perceberem que a literatura indígena não 

é um conjunto de textos folclóricos desconectados da realidade, mas sim uma expressão de 

conhecimento, memória e resistência. Além disso, ao questionar a falta de espaço para 

escritores indígenas no cânone literário escolar, os alunos poderão refletir criticamente 

sobre os processos históricos de apagamento/silenciamento cultural e sobre a necessidade 

de valorização da autoria indígena. 

Para aprofundar esta discussão, os alunos devem ser organizados em grupos para 

realizar uma pesquisa sobre a presença indígena na formação do Brasil, podendo ser em 

livros didáticos, artigos ou materiais online confiáveis. A partir da leitura, será proposto para 

que cada grupo elabore cartazes ou slides digitais que explore os seguintes tópicos:  a 

importância dos povos indígenas na formação cultural do Brasil; as contribuições culturais indígenas 

presentes no nosso cotidiano; como os indígenas são retratados na mídia e na literatura escolar.  

https://youtube.com/playlist?list=pl8_-6qp9e8x76ubps61pme8exs_ugyuc0&si=4ayjon6xijcr48kx


 

33 
 

Essa atividade tem o propósito de desconstruir visões coloniais e destacar que os 

indígenas não pertencem a um passado distante, mas são sujeitos históricos ativos que 

atualizam suas culturas, conhecimentos e artes. Ao final, os grupos apresentarão suas 

reflexões para a turma, promovendo um momento de troca e ampliação de perspectivas. 

Para encerrar a etapa, o/a professor/a deve retomar as respostas da sondagem inicial 

e perguntar aos/às alunos/as: “O que mudou no nosso olhar sobre a literatura indígena?” 

e “Que novas perguntas surgiram sobre os povos indígenas?”. Essa abordagem reforça o 

aprendizado e abre espaço para que os/as estudantes continuem refletindo sobre o tema 

ao longo da sequência didática. Registrar essas reflexões, seja no quadro ou em anotações 

individuais, ajudará a construir uma ponte entre esta etapa introdutória e as próximas 

descobertas que ocorrerão ao longo do estudo da obra Kumiça Jenó. 

 

Etapa II: Leitura e análise literária 

 

Nesta etapa, os/as alunos/as serão conduzidos à leitura e análise de três poemas: “O 

Casamento da Matinta com o Matintim”, “Matinta e o Boto” e “Matinta e o Caçador”’ (Kambeba, 

2021, p. 37-57). O objetivo é explorar a linguagem poética, os temas centrais e as relações 

interculturais presentes na obra, promovendo uma leitura crítica e reflexiva sobre as 

narrativas indígenas e sua influência na construção da identidade dos estudantes.  

A mediação docente será essencial para conduzir a investigação e auxiliar os/as 

alunos/as na interpretação dos poemas, destacando as conexões entre a literatura indígena 

e a realidade sociocultural contemporânea. Para isso, o uso de estratégias didáticas como 

leitura compartilhada, debates interpretativos e construção de mapas conceituais favorecerá 

a compreensão dos aspectos literários e culturais envolvidos. 

Antes da leitura, é fundamental contextualizar a figura de Matinta no imaginário 

amazônico e suas múltiplas interpretações nas narrativas orais indígenas. Como aponta Luís 

da Câmara Cascudo (1998, p. 567), “Mati, mati-taperê; nome de uma pequena coruja, que 

se considera agourenta” (Cascudo, 1998, p. 567), evidenciando a associação dessa entidade 

às crenças populares sobre presságios.  



 

34 
 

Embora bastante conhecida no folclore brasileiro, a Matinta Perera assume 

diferentes significados dentro das comunidades indígenas, muitas vezes vinculadas à 

espiritualidade e à proteção da floresta. Para ativar os conhecimentos prévios dos alunos, 

o/a professor/a pode iniciar uma conversa com questões como: Você já ouviu falar em 

Matinta Perera? O que você sabe sobre ela? Quais outros personagens/seres encantados da floresta vocês 

conhecem? Esse momento inicial permite que os alunos compartilhem suas percepções sobre 

textualidades indígenas, registrando-os como parte do patrimônio cultural brasileiro. 

 

 

 
Figura 7: Animação Matinta Perêra 

 
Fonte: História Contada & Animazoo Kids (2022). 

 

Como exemplo, o/a professor/a pode transmitir a animação disponível na 

plataforma do YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=oi_Pt9Hcwyg, a qual 

apresenta uma releitura das narrativas de origem sobre a Matinta Perêra no interior do 

Brasil. Na animação, a personagem Matinta é apresentada como uma mulher misteriosa 

que se transforma em pássaro de canto melancólico, visitando casas durante a noite e 

assombrando aqueles que se recusam a lhe oferecer tabaco, alimentos e/ou outros objetos. 

A história é marcada por elementos de suspense e mistério, refletindo a cultura e as crenças 

populares de modo geral. 

Dessa forma, a animação pode ser um excelente recurso didático para auxiliar os/as 

alunos/as na visualização de como a personagem é retratada em algumas narrativas, 

Dica: Exibir imagens ou pequenos vídeos sobre a Matinta Perera pode auxiliar na visualização 
da personagem e enriquecer a discussão. 

https://www.youtube.com/watch?v=oi_Pt9Hcwyg


 

35 
 

complementando a abordagem textual dos poemas com uma experiência audiovisual. Além 

disso, a representação de Matinta Perêra em diferentes mídias, como a série Cidade Invisível 

da Netflix, interpretada por Letícia Spiller, pode ser um ponto de partida interessante para 

debater como essa figura do imaginário amazônico é ressignificada em diferentes contextos 

culturais. A Figura 6 a seguir ilustra uma dessas interpretações contemporâneas. 

 
Figura 8: Letícia Spiller interpreta Matinta Perêra em “Cidade Invisível” 

 
Fonte: Google Imagens 

 

Essa abordagem permite que os alunos reflitam sobre as variações da narrativa e sua 

presença tanto na tradição oral indígena quanto nas produções audiovisuais atuais. Além 

disso, pode-se promover uma análise comparativa entre a Matinta do folclore brasileiro e 

suas representações na cultura indígena. 

A leitura dos poemas pode ser realizada de forma coletiva, com a participação dos/as 

alunos/as em voz alta. Durante a leitura, o/a professor/a deve cultivar a percepção da 

sonoridade, do ritmo e das imagens poéticas presentes nos versos. Após a leitura de cada 

poema, algumas perguntas podem orientar a análise: Quais sentimentos e imagens os poemas 

despertam em vocês? Como a Matinta está representada nesses textos? Essa visão é diferente daquela que 

vocês já conhecem? Que elementos da cultura indígena aparecem nos poemas? O que os versos nos dizem 

sobre a relação entre os seres da floresta? Essas reflexões ajudam os/as alunos/as a 

compreenderem como a autora ressignifica a personagem, atribuindo-lhe novos 

significados dentro da cosmovisão indígena. 

A abordagem dos três poemas revela diferentes facetas da Matinta: como guardiã da 

floresta, mulher que busca reconhecimento e figura mítica que interage com os demais seres 



 

36 
 

da natureza. No poema Matinta e o Caçador, por exemplo, a personagem atua como uma 

defensora da floresta, alertando sobre a destruição ambiental e enfrentar o caçador que 

ameaça o equilíbrio ecológico. Já em Matinta e o Boto, a protagonista enfrenta os estereótipos 

impostos às mulheres indígenas, promovendo reflexões sobre identidade e padrões de 

beleza. Esses temas possibilitam a discussão sobre o papel da literatura indígena na 

valorização das múltiplas identidades presentes na sociedade brasileira. 

 

 

Outro aspecto fundamental para ser trabalhado é a linguagem poética empregada 

por Márcia Wayna Kambeba. Sua escrita mescla elementos da oralidade indígena com 

recursos estilísticos que enriquecem o significado das narrativas. Entre os aspectos que 

podem ser explorados, destacam-se o uso da musicalidade e a função de aviso, como no 

assobio da Matinta que funciona como um sinal de alerta: “Seu assobio é um sinal / De que a 

mata está em perigo” (Kambeba, 2021, p. 37).  

A metamorfose também aparece como um elemento simbólico, representando a 

conexão entre os mundos material e espiritual, como o sumiço da Matinta “feito fumaça” 

e a transformação do pajé em pássaro no poema “Matinta e o Caçador” (Kambeba, 2021, 

p. 53-57). Além disso, o uso de diálogos nos versos aproxima os poemas da tradição oral 

indígena, reforçando o papel do/a contador/a de histórias na transmissão do 

conhecimento ancestral. 

Para concluir a atividade, o/a professor/a pode promover uma roda de conversa 

sobre a importância da literatura indígena no contexto escolar, incentivando os/as 

alunos/as a refletirem sobre os aprendizados obtidos. Perguntas como: De que forma os 

poemas mudaram sua visão sobre a Matinta Perera e a cultura indígena? Você acha que a cultura indígena 

está bem representada em materiais escolares? Por quê? Como podemos valorizar e divulgar as narrativas 

indígenas no nosso dia a dia? podem nortear a discussão. O objetivo é que os/as alunos/as 

compreendam que as histórias indígenas são parte fundamental da literatura brasileira e que 

sua valorização contribui para uma educação mais inclusiva e plural.  

Dica: Para tornar a análise mais visual, peça que os alunos elaborem mapas conceituais 
relacionando os temas dos poemas às suas próprias vivências e percepções sobre a cultura 

indígena. 



 

37 
 

 

 

Etapa III: A figura da Matinta 

 

Nesta etapa, os/as estudantes darão continuidade à leitura e análise dos poemas 

iniciados na etapa anterior, aprofundando-se na representação da figura da Matinta. A 

atividade visa proporcionar aos alunos uma compreensão mais ampla e crítica das múltiplas 

representações da Matinta e de seu papel na cultura indígena, promovendo uma abordagem 

dialógica e intercultural que rompe com os estereótipos da literatura escolar tradicional.  

Como já foi discutido, a Matinta é frequentemente retratada no imaginário popular 

como um ser amaldiçoado, um espírito errante e vingativo, apresentando-a em diversas 

narrativas amazônicas, como uma mulher idosa que se transforma em pássaro e assombra 

as noites com seu assobio enigmático.  

No entanto, nas narrativas de Márcia Wayna Kambeba, essa figura ganha novos 

significados, sendo apresentada como uma guardiã da floresta, uma entidade que transita 

entre o mundo humano e o espiritual e, acima de tudo, uma personagem que carrega as 

marcas do preconceito e da resistência feminina e indígena. Esse resgate da Matinta sob 

uma perspectiva indígena desconstrói a visão eurocêntrica e colonizadora que a reduzia a 

uma figura temida e maldita, permitindo uma ressignificação mais alinhada à cosmovisão 

dos povos originários. 

A Figura 7 ilustra uma das representações visuais de Matinta Perera, reforçando a 

dualidade entre o sagrado e o temido que envolve essa personagem. A imagem pode ser 

utilizada como um recurso para instigar a discussão sobre as diferentes formas como a 

Matinta é imaginada e representada ao longo do tempo e em diferentes contextos culturais.  

 

 

 

Dica: Como atividade complementar, proponha que os/as alunos/as criem uma narrativa 
curta ou um poema inspirado em Matinta Perera, incorporando elementos da cultura 

indígena e das discussões realizadas em sala. Essa produção pode ser compartilhada e exposta na 
escola, promovendo a valorização do conhecimento indígena entre toda a comunidade escolar. 



 

38 
 

Figura 9: Representação da Matinta Perêra 

 

 
Fonte: Além de Salém 

 
A atividade inicia-se com uma discussão voltada sobre o que os alunos já conhecem 

sobre a Matinta, estimulando-os a compartilhar histórias que ouviram em suas 

comunidades ou na mídia. Esse momento contribui para a valorização dos saberes e para 

a percepção da diversidade de versões sobre ela. Em seguida, os estudantes retomam a 

leitura dos poemas selecionados, analisando de que forma a autora recria a figura da Matinta 

e quais significados surgem dessa representação.  

O professor pode estimular os alunos a realizarem a leitura em voz alta, explorando 

a sonoridade dos versos, dos ritmos e das repetições, especialmente nos trechos em que a 

presença da Matinta é evocada por meio de seu assobio – elemento essencial de sua 

caracterização. Após a leitura, os/as alunos/as serão convidados/as a identificar a 

representação da Matinta em cada um dos poemas e nas ações que ela desempenha. Além 

da análise textual, propõe-se um exercício de intertextualidade, comparando a 

representação da Matinta nos poemas com outras manifestações culturais, como contos 

populares, músicas e produções audiovisuais. Essa comparação com outras versões da 

narrativa de origem, presentes em diferentes comunidades e regiões, poderá enriquecer a 

discussão, permitindo que os estudantes identifiquem variações e compreendam a dinâmica 

da tradição oral. 

Após a leitura, o/a professor/a conduz uma discussão coletiva, explorando as 

seguintes questões: Como a Matinta está representada nos três poemas? Ela é sempre a mesma ou 



 

39 
 

assume papéis diferentes? De que maneira a autora ressignifica esse personagem, transformando-a de uma 

figura temida para uma guardiã da floresta e símbolo de resistência? Quais elementos da cultura indígena 

estão presentes na narrativa sobre a Matinta? Como as narrativas coloniais construíram uma visão negativa 

sobre essa figura e de que forma a literatura indígena busca reverter esse olhar? De que forma a figura da 

Matinta, como mulher e indígena, reflete desafios semelhantes aos enfrentados pelas mulheres indígenas na 

sociedade contemporânea?  

A ideia é que os/as alunos/as percebam como as narrativas orais indígenas são 

resgatadas e reconfiguradas na literatura contemporânea, evidenciando a importância de 

valorizar essas histórias dentro do contexto escolar.  

 

 

Ao convidar os/as alunos/as a realizarem um exercício comparativo entre as 

diferentes versões da Matinta, o/a professor/a pode dividir a turma em grupos, 

distribuindo trechos de narrativas populares e trechos dos poemas de Kambeba. Cada 

grupo deve analisar as semelhanças e diferenças entre as representações do personagem, 

destacando aspectos como: 

> O tom da narrativa (assombroso, humorístico, mítico, etc.); 

> O papel desempenhado pela Matinta (vilã, protetora, vítima, justiça, etc.); 

> A relação da Matinta com outros personagens; 

> O uso da oralidade e de elementos culturais na construção da personagem. 

Após esta análise, os grupos apresentam suas lições para a turma, promovendo um 

debate sobre os impactos culturais das diferentes versões e sobre como a literatura indígena 

ressignifica as narrativas populares. Para finalizar a etapa, os/as alunos são convidados a 

expressar suas interpretações e reflexões por meio da produção de textos e ilustrações 

inspiradas na figura da Matinta. A atividade pode culminar em um sarau literário, no qual 

os/as alunos/as podem apresentar suas produções em diferentes formatos, como: 

Dica:  O/a professor/a pode apresentar outras narrativas populares sobre a Matinta, 
incluindo contos e narrativas orais de diferentes regiões do Brasil, e compará-los com os 

poemas de Kambeba. Isso ajudará os alunos a perceberem as diferenças entre as versões coloniais 
e as versões indígenas da personagem. 



 

40 
 

> Poemas e cordéis sobre a Matinta, criando versões ou reinterpretando os textos de 

Kambeba; 

> Ilustrações e colagens representando a Matinta em diferentes contextos; 

> Dramatizações e encenações baseadas em poemas lidos; 

> Declamação de poemas com efeitos sonoros e gestuais. 

Esse momento permite que os/as alunos/as se apropriem da narrativa e deem 

continuidade ao processo de exercício da oralidade e transmissão cultural, fundamentais na 

literatura indígena. Para tornar o sarau mais significativo, o/a professor/a pode sugerir que 

os/as alunos levem elementos da cultura amazônica para a ambientação, como adereços e 

instrumentos musicais típicos.  

Além disso, a participação de um/a contador/a de histórias ou de um representante 

de comunidades indígenas locais pode enriquecer a experiência, aproximando os/as 

estudantes das tradições culturais e promovendo um contato direto com as cosmovisões 

indígenas.  

 

AVALIAÇÃO 

  

A avaliação ocorrerá de forma processual e formativa, considerando: 

> Participação nas leituras e discussões; 

> Qualidade das produções textuais e multimodais; 

> Capacidade de análise crítica e reflexiva, demonstrando compreensão sobre a 

representação da Matinta e sua relação com as vivências das mulheres indígenas na 

contemporaneidade; 

> Envolvimento na socialização do conhecimento, seja na exposição de ideias em 

debates ou na apresentação de produções durante o sarau literário. 

 

 

 

 



 

41 
 

 

PROPOSTA DE ATIVIDADES 

 

1) (EM13LP48) Nos poemas O Casamento da Matinta com o Matintim, Matinta e o Boto e 

Matinta e o Caçador (Kambeba, 2021, p. 37-57) da obra “Kumiça Jenó: Narrativas 

Poéticas dos Seres da Floresta”, de Márcia Wayna Kambeba, a Matinta assume 

diferentes representações, transitando entre o espiritual e o social. Nesse contexto, a 

autora busca ressignificar a figura da Matinta, mostrando-a não apenas como um ser 

encantado da floresta, mas também como uma representação da mulher indígena e de 

sua resistência. De que maneira a personagem reflete os desafios enfrentados pelos 

povos indígenas, especialmente das mulheres, na sociedade contemporânea? 

 

2) (EM13LP05) (EM13LP54) A literatura indígena é um importante meio de transmissão 

dos conhecimentos ancestrais, preservando a memória e os ensinamentos dos mais 

velhos ao longo das gerações. Nessas narrativas, a relação entre os seres encantados e a 

natureza não se limita ao imaginário, mas reflete uma visão de mundo na qual a floresta 

é um espaço vivo, repleta de presenças espirituais que protegem e equilibram o meio 

ambiente. Nos poemas trabalhados, a Matinta não é apenas uma figura encantada, mas 

também uma guardiã da floresta, simbolizando os saberes indígenas sobre o equilíbrio 

ecológico. De que forma os textos exploram essa conexão entre os espíritos da floresta 

e a necessidade de preservação ambiental?  

 

3) (EM13LP05) (EM13LP54) No poema Matinta e o Caçador, Márcia Wayna Kambeba 

construiu uma narrativa que denuncia a destruição da floresta e a violência contra os 

animais, destacando a presença de Matinta como uma força protetora da natureza. Ao 

apresentar o embate entre os seres da floresta e os caçadores, a obra evidencia os 

impactos da exploração predatória e exalta a resistência indígena na defesa do meio 

ambiente. Como essa construção literária reflete a luta dos povos indígenas contra a 

exploração dos recursos naturais e o desrespeito ao equilíbrio ambiental? 

 



 

42 
 

4) (EM13LP06) A figura de Matinta Perera é amplamente conhecida na tradição oral 

amazônica, sendo retratada como um ser que assobia à noite e que carrega uma maldição 

transmitida de geração em geração. No entanto, na obra Kumiça Jenó a personagem ganha 

novos significados, indo além da figura temida para representar também aspectos da 

sabedoria ancestral, da relação com a natureza e da resistência indígena. Comparando 

os poemas lidos com a versão popular sobre a Matinta, apresentada abaixo, quais 

características permanecem e quais são transformadas na obra de Márcia Kambeba? O 

que essas diferenças nos ensinam sobre a diversidade cultural dos povos indígenas e a 

forma como suas narrativas se ressignificam ao longo do tempo? 

 

Matinta Perera 
 
Diz a lenda, que à noite, um assobio agudo perturba o sono das pessoas e assusta 
as crianças, ocasião em que o dono da casa deve prometer tabaco ou fumo. Ao 
ouvir durante a noite, nas imediações da casa, um estridente assobio, o morador 
diz: – Matinta, pode passar amanhã aqui para pegar seu tabaco. No dia seguinte 
uma velha aparece na residência onde a promessa foi feita, a fim de apanhar o 
fumo. A velha é uma pessoa do lugar que carregaria a maldição de “virar” Matinta 
Perera, ou seja, à noite transformar-se neste ser indescritível que assombra as 
pessoas. A Matinta Perera pode ser de dois tipos: com asa e sem asa. A que tem 
asa pode transformar-se em pássaro e voar nas cercanias do lugar onde mora. A 
que não tem, anda sempre com um pássaro, considerado agourento, e identificado 
como sendo “rasga-mortalha”. Dizem que a Matinta, quando está para morrer, 
pergunta: “Quem quer? Quem quer?” Se alguém responder “eu quero”, pensando 
em se tratar de alguma herança de dinheiro ou joias, recebe na verdade a sina de 
“virar” Matinta Perera. 
 

Disponível em: http://www.sohistoria.com.br/lendasemitos/matinta/. 

 
5) (EM13LP01) A literatura indígena, ao trazer narrativas marcadas pela ancestralidade, 

permite reflexões sobre identidades, resistências e lutas dos povos indígenas. Nos 

poemas analisados, como a relação entre os personagens e os desafios enfrentados por 

Matinta podem ser comparados às questões vivenciadas pelos povos indígenas no Brasil 

atual, especialmente no que diz respeito à preservação do território e das tradições 

culturais? 

 

6) (EM13LP05) (EM13LP54) O poema O Casamento da Matinta com o Matintim, de Márcia 

Wayna Kambeba, apresenta uma releitura da figura de Matinta Perera, ressignificando 



 

43 
 

sua história e destacando aspectos como o amor, a comunhão com a natureza e a 

coletividade entre os seres encantados da floresta. Diferente da imagem temida e 

solitária atribuída a Matinta em narrativas populares, a autora se transforma em um 

personagem que, apesar da marginalização, encontra afeto e pertencimento dentro da 

floresta. A partir dessa representação, como o poema dialoga com a valorização da 

cultura e da ancestralidade indígena? De que maneira a união entre Matinta e Matintim 

simboliza a conexão entre os encantados e a floresta, reforçando uma ideia de respeito 

e harmonia com a natureza? 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A inclusão da literatura indígena no ensino básico representa um avanço significativo 

na construção de uma educação intercultural e na valorização das narrativas dos povos 

originários. Nesse sentido, esta PTT, ao apresentar sequências didáticas baseadas nas obras 

de Márcia Wayna Kambeba, busca fornecer subsídios para práticas pedagógicas que 

promovam o letramento literário indígena e o reconhecimento da diversidade cultural 

brasileira. 

As propostas aqui desenvolvidas dialogam com as diretrizes da BNCC e do 

DCTMA, reforçando a importância de um ensino de literatura que contemple múltiplas 

perspectivas e contribua para a ampliação do repertório dos estudantes. Além disso, as 

atividades propostas incentivam a reflexão crítica sobre identidade, memória e meio 

ambiente, temas centrais na produção literária da autora. 

Assim, espera-se que este material auxilie educadores na mediação de práticas 

literárias mais inclusivas e interculturais, estimulando o protagonismo discente e 

fortalecendo o diálogo entre tradição e contemporaneidade. Dessa maneira, esperamos 

contribuir para um ensino de literatura que reconheça e valorize a multiplicidade de vozes 

que compõem a sociedade brasileira. 

 

 



 

44 
 

REFERÊNCIAS 
 
BRASIL. Lei 11.645/08 de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, Poder 
Executivo,  
Brasília, 2008. 
 
BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Base Nacional Comum Curricular: 
Educação é a base. Educação Infantil, Ensino Fundamental e Ensino Médio. MEC, 2018. 
 
CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. 10. ed. Rio de Janeiro: 
Ediouro, 1998. 
 
COSSON, Rildo. Como criar círculos de leitura na sala de aula. 1. ed. São Paulo: 
Contexto, 2021.  
 
DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie; DANNER, Fernando. Indígenas em 
movimento. Literatura como ativismo. Remate de Males, Campinas, SP, v. 38, n. 2, p. 
919–959, 2018. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/remate/article/view/8652191. Acesso 
em: 6 abr. 2024. 
 
D'ANGELIS, Wilmar. Histórias dos índios lá em casa. In: René Marc da Costa Silva 
(Org.). Cultura popular e educação. Salto para o futuro. Brasília: Ministério da 
Educação, Secretaria de Educação à Distância, 2008, v. único, p. 141-149. 
 
DORRICO, Julie. Ouvir a diferença. In: Quatro Cinco Um, Quatro Cinco Um/Folha, 
38. ed.  São Paulo: SP, 2020. Disponível em: 
https://quatrocincoum.com.br/artigos/literatura/literatura-infantojuvenil/ouvir-a-
diferenca/. Acesso em: 17 fev. 2025. 
 
KAMBEBA, Márcia Wayna. Kumiça Jenó: narrativas poéticas dos seres da floresta. 
Editora Underline Publishing, 2021. 
 
KAMBEBA, Márcia Wayna. Ay Kakyri Tama: eu moro na cidade. São Paulo: Jandaíra, 
2022a. 
 
KAMBEBA, Márcia Wayna. O povo kambeba e a gota d’água. Brasília: Edebê Brasil, 
2022b. 
 
MARANHÃO. Documento Curricular do Território Maranhense: para a Educação 
Infantil e o Ensino Fundamental. Rio de Janeiro: FGV Editora, 2019.  
 
MARANHÃO. Documento Curricular do Território Maranhense: Ensino Médio. 
Secretaria de Estado da Educação: São Luís, 2022. 



 

45 
 

 
MUNDUKURU, Daniel. Mundukurando 2: sobre vivências, piolhos e afetos. São 
Paulo: Uk'A Editorial, 2017. 
 
PARANÁ. Cartilha Paraná Indígena. 3. ed. Curitiba: Assembleia Legislativa do Paraná, 
2025.  
 
RIBEIRO, Ademario. Literatura indígena, ancestralidade e contemporaneidade: Vozes 
empoderadas. In: DORRICO, Julie; DANNER, Fernando; DANNER, Leno Francisco 
(Orgs.) Literatura indígena brasileira contemporânea: autoria, autonomia, ativismo 
[recurso eletrônico]. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020, p. 77-88. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

46 
 

SOBRE AS AUTORAS 
 

 
 Tatiana Santos Oliveira é Mestra em Letras pela 
Universidade Estadual da Região Tocantina do Maranhão 
(UEMASUL), com enfoque em Literatura, Diálogos e Saberes. 
Desenvolve pesquisas em literaturas indígenas desde a 
graduação e o mestrado, tendo sido pesquisadora do Programa 
Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC) e do 
Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGLe). Especialista 
em Literatura Brasileira pela Faculdade Focus, e Graduada em 
Letras – Língua Portuguesa e Literaturas de Língua Portuguesa 
pela UEMASUL. 
 
 
 

 
 

 Lilian Castelo Branco de Lima é Doutora em Antropologia 
Social pela Universidade Federal do Pará (UFPA), Mestra em 
Letras pela Universidade Federal do Piauí (UFPI) e Graduada 
em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão (UEMA). 
Professora da Universidade Estadual da Região Tocantina do 
Maranhão (UEMASUL) e da rede estadual de ensino do 
Maranhão, atua como pesquisadora nas áreas de educação e 
literatura indígena. Integrante do Grupo de Estudos Literários 
e Imagéticos, desenvolve pesquisas que dialogam com 
literatura, educação, antropologia da educação e da saúde, além 
de metodologia da pesquisa científica. 
 
 

 




